
  

1



  

2

Antiteísmo Revolucionário; ou, 
uma Introdução à Filosofia 

Anarco-Satânica
(Incluindo uma história incompleta do simbolismo 

Satânico no pensamento anarquista)

Church of  Satan Anarchist

tradução por Cello Pfeil, do inglês para o português, em dezembro de 2025. 
documento original disponível aqui: Revolutionary Anti-Theism

O Anarco-Satanismo é uma reinterpretação da mitologia Satânica 

através do pensamento anarquista, com o objetivo de demonstrar valores 

culturais como o antiautoritarismo, a associação voluntária (que geralmente 

significa  liberdade  de  expressão  e  de  congregação,  assim  como  as 

liberdades corolárias de se recusar a falar ou congregar), a ajuda mútua, a 

solidariedade,  a  autonomia  e  a  ação  direta.  Também  busca  gerar  um 

movimento social positivo, afastando-se da injustiça e da opressão.  É uma 

filosofia ateísta e antiteísta que abandona o misticismo elitista e qualquer 

crença  no  sobrenatural.  O  Anarco-Satanismo  critica  as  hierarquias 

opressivas do Estado e das Corporações, baseadas na hierarquia da Igreja, 

todas elas baseadas nos preconceitos culturais de uma hierarquia “divina” 

imaginária. Satã é um empoderador símbolo arquetípico do anarquismo ao 

se opor a tais hierarquias. Mitologicamente, Satã atua como organizador do 

trabalho angelical contra seu chefe, Deus, luta por maior igualdade como 

combatente pela liberdade contra a tirania “divina”, luta como prisioneiro 

político no Inferno, luta como fugitivo ou imigrante ilegal ou refugiado que 

faz uma travessia não autorizada do Inferno para o Éden e, no Éden, luta 

por maior conhecimento compartilhado como educador subversivo. 

O Estado com frequência se apoia fortemente na autoridade do Deus 

do mito bíblico em juramentos de posse, em moedas impressas, ao empossar 

https://docs.google.com/document/d/11SGBUSCHL1hMWx4fxgCv7Q5xkwk_PMwoDDIv0NSdvkM/edit?fbclid=PAZXh0bgNhZW0CMTEAc3J0YwZhcHBfaWQMMjU2MjgxMDQwNTU4AAGnXKBgZeJF8R14MdZNNDFue5mn4asE8AQ9nEBukFkyoVXM3lVhOLrUthaaAcI_aem_qoAgICZYzwP-truAadPRcw&tab=t.0


  

3

testemunhas em tribunais, durante discursos presidenciais, em juramentos 

à bandeira, através do “batismo” de aviões de guerra e navios da marinha, 

etc.  Desafiar  a  autoridade  hierárquica  do  Estado  deve  necessariamente 

também  desafiar  o  suporte  fundamental  da  fé  teísta  e  das  instituições 

religiosas que tentam deificar a autoridade hierárquica. 

Ao contrário do ateísmo tradicional, o Anarco-Satanismo utiliza o 

simbolismo e as alegorias dos textos mitológicos para fazer comparações 

com  a  vida  moderna  e  destacar  as  formas  como  essas  narrativas  se 

tornaram  parte  integrante  da  cultura  Ocidental  moderna.  Satã  é  o 

significante  mitológico  mais  reconhecível  e  universalmente  aceito  do 

antiteísmo e da rebelião contra a autoridade teísta e, portanto, os Anarco-

Satanistas optaram por examinar de perto a mitologia desse personagem. 

Os  mitos  criam  e  conectam  os  desejos  conscientes  e  inconscientes  dos 

indivíduos  e  das  culturas  por  meio  de  uma  estrutura  de  simbolismo, 

metáfora e associação arquetípica. De fato, grande parte do que constitui os 

desejos  de  um  indivíduo  está  diretamente  ligada  aos  desejos  gerais  da 

cultura à qual ele pertence, e esses desejos são frequentemente articulados 

por meio da mitologia dessa cultura. Anarco-Satanistas não apenas usam a 

razão  e  a  lógica  para  pensar  além  do  teísmo  e  encontrar  maneiras  de 

desconstruir  as  instituições  perniciosas  perpetuadas  pelo  mesmo,  mas 

também imaginam para além do escopo do teísmo, e o ponto de partida 

lógico  desse  trabalho  é  a  reimaginação  da  estrutura  pré-existente  da 

mitologia teísta.

O  solo  comum  mitológico  compartilhado  pelas  três  principais 

ramificações do monoteísmo (Judaísmo, Cristianismo e Islamismo) é o mito 

de Abraão, uma história bíblica sobre um homem que supostamente recebeu 

de  Deus  a  ordem  de  sacrificar  seu  filho,  Isaac,  como  demonstração  de 

obediência à “vontade divina” de Deus. De acordo com esse mito, Isaac foi 

por um triz salvo de ser assassinado pelo mesmo Deus que ordenou seu 

assassinato.  É  revelador  das  principais  religiões  monoteístas  que  elas 

tenham uma raiz mitológica comum, partindo de uma história que retrata 



  

4

Deus como um ser que exige, como prova de fé, disposição para oferecer 

um sacrifício humano (além disso, é problemática a contradição de um Deus 

supostamente onisciente  e  que tudo sabe,  mas que aparentemente exige 

provas de fé, o que significa que Deus não saberia se os humanos são de fato 

fiéis sem testá-los). Essa ancestral santificação do sacrifício humano ainda 

influencia a narrativa das sociedades modernas, que recrutam soldados para 

lutar e morrer “por Deus e pela Pátria” em demonstrações de patriotismo, 

nacionalismo e fé religiosa. Para aprofundar ainda mais essa questão dentro 

de um contexto capitalista,  os  indivíduos nas sociedades capitalistas são 

forçados  a  sacrificar  a  autonomia  de seus  corpos  e  mentes  em troca  de 

moedas  avalizadas  pelo  estado  (fiat),  sem  as  quais  os  indivíduos  são 

privados de bens e serviços por mecanismos de fiscalização estatais, como a 

polícia e o judiciário. Dessa forma, os indivíduos são coagidos a se sacrificar, 

sacrificando seu tempo e energia aos patrões em troca de um salário ou 

remuneração, tempo e energia sacrificados à ideia falsamente construída de 

que  o  capitalismo  é  necessário  para  sustentar  suas  vidas  biológicas  e 

existências físicas. É através desse sacrifício capitalista e coercitivo da vida 

humana que se pode estabelecer uma conexão com as histórias bíblicas de 

sacrifício  humano,  reposicionando  Deus  como  o  patrão  de  um  local  de 

trabalho  universal  ou  como  o  diretor  executivo  de  uma  hierarquia 

corporativa “divina”. Até mesmo a história da crucificação de Jesus pode ser 

interpretada como um ato de sacrifício humano “divinamente” ordenado, no 

qual o modelo de sacrifício pai/filho do mito Abraâmico é reimaginado.

Anarco-Satanistas  responsabilizam  o  monoteísmo  Abraâmico  por 

fornecer  a  estrutura  conceitual  necessária  para  formar  e  preservar 

desigualdades sociais sistêmicas e hierárquicas. É através das estratificações 

internas  das  instituições  da  Igreja,  do  Estado  e  das  corporações  que  a 

suposição monoteísta de uma hierarquia “divina” se manifesta e se mantém. 

Anarco-Satanistas também consideram as ideologias teístas (especialmente 

monoteístas)  como  facilitadoras  e  perpetuadoras  de  comportamentos 

interpessoais  abusivos,  tais  como  exploração,  extorsão,  intolerância, 

estupro, tortura e assassinato. A fé monoteísta fornece, ainda, justificativas 



  

5

falhas  e  imorais  por  trás  de  uma série  de  padrões  históricos  de  abusos 

sociais  e  ecológicos,  como  colonialismo,  escravidão  salarial,  censura 

artística  e  midiática,  violações  em  massa  da  privacidade,  disparidade 

econômica extrema (divisões de classe), destruição de habitats, guerras de 

conquista,  desestabilização  climática,  genocídios  e  extinção  de  espécies 

inteiras.

Ao longo da história, muitos teóricos sociais e filósofos anarquistas 

utilizaram  o  simbolismo  derivado  da  mitologia  Satânica  como  veículo 

narrativo para  a  expressão  das  teorias  e  princípios  anarquistas.  Mikhail 

Bakunin  talvez  exemplifique  isso  da  melhor  forma  em  sua  citação:  “A 

primeira revolta é contra a tirania suprema da teologia,  do fantasma de 

Deus. Enquanto tivermos um senhor no céu, seremos escravos na Terra. 

[...] Mas eis que chega Satã, o eterno revoltado, o primeiro livre-pensador 

e  o  emancipador  dos  mundos…”  [1].  Bakunin  não  foi  o  único  teórico 

anarquista  a  associar  a  figura  bíblica  de  Satã  aos  valores  e  princípios 

anarquistas, tais como o pensamento livre e a emancipação. Pierre-Joseph 

Proudhon, contemporâneo anarquista e aliado de Bakunin, também abraçou 

a figura literária, escrevendo que as obras de Satã “são as únicas que dão 

sentido ao universo e o salvam do absurdo...” [2]. A oposição a estruturas 

sociais hierárquicas injustas pode ajudar a definir a identidade individual e a 

construção  da  realidade  social  para  os  anarquistas,  e  tais  lutas  podem 

imbuir significação às teorizações e ações diretas anarquistas, gerando um 

senso pessoal de propósito amplamente definido pela luta contra condições 

sociais adversas.

Talvez um dos textos mais influentes sobre o pensamento Anarco-

Satânico  seja  “Paraíso  Perdido”  [Paradise  Lost],  de  John Milton.  Neste 

poema épico, Milton reimagina a mitologia Satânica da Bíblia e retrata Satã 

não como um monstro malicioso e rancoroso, mas como um herói trágico, 

que  desafia  a  microgestão  autoritária  de  Deus  sobre  a  Terra  e  seus 

habitantes  humanos,  mesmo  após  uma  rebelião  fracassada  no  Céu.  O 

próprio Milton era um radical político, escrevendo contra as monarquias 



  

6

hereditárias  de  sua  época,  chegando a  defender  o  regicídio,  o  que o  fez 

enfrentar censura e perseguição [3]. Milton provavelmente foi influenciado 

pelas ações de Guy Fawkes, um radical católico que queria assassinar o rei  

protestante Jaime da Inglaterra (o mesmo rei Jaime que dá nome a uma 

versão  da  Bíblia)  para  restaurar  um  Monarca  Católico  ao  trono.  Guy 

Fawkes se  escondeu sob a  House of  Lords com um grande estoque de 

pólvora, mas uma carta anônima alertou as autoridades sobre sua presença. 

Fawkes  foi  descoberto  pouco  depois,  guardando  os  explosivos,  e  foi 

subsequentemente preso, interrogado e torturado, mas evitou a execução 

cometendo  suicídio.  A  “conspiração  da  pólvora”  (como  ficou  conhecida 

posteriormente)  ocorreu  pouco  antes  do  nascimento  de  Milton,  e  seus 

impactos  políticos  provavelmente  tiveram  um  efeito  profundo  no 

desenvolvimento da conceituação de ação política de Milton. Vale a pena 

notar que a máscara de Guy Fawkes, popularizada pelo romance gráfico “V 

de  Vingança”,  de  Alan  Moore,  e  pelo  movimento  Occupy,  possui  uma 

semelhança  mais  que  passageira  com muitas  representações  de  Satã  na 

cultura pop do século XX: barba preta estilo cavanhaque e bigode pontudo, 

maçãs do rosto salientes, sobrancelhas proeminentes, olhos estreitos e um 

leve sorriso. Na verdade, se alguém pintasse uma máscara de Guy Fawkes 

de  vermelho  e  colocasse  um  par  de  chifres,  ela  poderia  ser  facilmente 

reconhecida como uma máscara de Satanás.

William Godwin, frequentemente citado como o primeiro defensor 

moderno do anarquismo e uma grande influência nas obras posteriores de 

Bakunin  e  Proudhon,  foi  ele  próprio  influenciado  pelo  épico  “Paraíso 

Perdido”, de Milton, e escreveu que sua personagem de Satã “não via razão 

suficiente para essa extrema desigualdade de posição e poder que o criador 

assumiu”  [4].  Em vez de conceber Satã como um usurpador invejoso e 

violento (como os monoteístas costumam retratar), a releitura de Godwin 

apresenta Satã como um defensor dos ideais da era do Iluminismo, como a 

razão e a igualdade. Essa apreciação pela caracterização de Satã feita por 

Milton (como um idealista e opositor das desigualdades extremas geradas 

por Deus) era compartilhada por outros membros da família de Godwin. 



  

7

Mary  Wollstonecraft,  uma  das  primeiras  defensoras  dos  direitos  das 

mulheres, que também era casada com Godwin, afirmou que Milton “levou 

Satã para longe dos limites de sua prisão sombria” [5]. As semelhanças 

entre o aprisionamento mitológico de Satã no Inferno e a prisão, por parte 

do  Estado,  de  anarquistas,  ativistas  sociais  e  revolucionários  são  uma 

associação importante a ser estabelecida por Anarco-Satanistas. Satã, assim 

como  os  prisioneiros  políticos  anarquistas  e  os  reformadores  sociais 

reprimidos (sufragistas, abolicionistas, organizadores sindicais/trabalhistas, 

defensores dos direitos civis, etc.), lutaria por maior liberdade e igualdade e 

também sofreria, como resultado, com a perda da liberdade pelas mãos de 

uma autoridade hierárquica tirânica. Dessa forma, o mito Satânico passa a 

fornecer uma personificação mitológica da luta anarquista contra figuras de 

autoridade  hierárquica  e  estruturas  sociais.  Godwin  e  Wollstonecraft 

transmitiram  essa  associação  mitológica  (reimaginando  um  Satanás 

idealista,  racional e igualitário) à sua filha, Mary Wollstonecraft Shelley, 

que  escreveu  o  famoso  romance  gótico  de  terror  “Frankenstein”.  Nesse 

romance, o monstro de Frankenstein escapou do cativeiro de seu criador, 

aprendeu a ler e encontrou vários livros, incluindo uma cópia de “Paraíso 

Perdido”. Usando a voz do monstro injustamente perseguido enquanto se 

referia ao poema de Milton, Mary Wollstonecraft Shelley escreve: “eu sou 

antes o anjo caído, a quem tu afugentas da alegria sem nenhum delito” e 

que  “Muitas  vezes  considerei  Satanás  como  o  emblema  que  mais  se 

adaptava à minha situação” [6]. Mary Wollstonecraft Shelley era casada 

com Percy Bysshe Shelley, um poeta romântico, ensaísta e radical político, 

que  elogiava  o  Satanás  de  Milton,  escrevendo que  “o  Diabo  de  Milton, 

como ser moral, é muito superior ao seu Deus” e que “nada pode exceder a  

energia  e  a  magnificência  do caráter  de  Satanás,  conforme expresso  em 

‘Paraíso  Perdido’.  É  um  erro  supor  que  [Satanás]  poderia  ter  sido 

concebido  como  a  personificação  popular  do  mal”  [7].  Esse 

reposicionamento moral de Satã na reinterpretação da mitologia bíblica é 

fundamental  para  o  Anarco-Satanismo,  na  medida  em  que  inverte  a 

dicotomia  moral  construída  pelo  monoteísmo.  Em vez  da  interpretação 



  

8

monoteísta  de  Satã  como  maléfico  e  Deus  como  benevolente,  Deus  é 

concebido como um tirano maléfico e ditatorial,  e a oposição de Satã ao 

autoritarismo “divino” e à hierarquia tirânica é construída como derivada 

de uma benevolência  socialmente consciente e  em busca da justiça.  Isso 

expõe a construção conceitual  binária da moralidade dialética dentro do 

monoteísmo como uma base insustentável de um código moral, já que os 

significantes mitológicos monoteístas do “bem” (Deus) e do “mal” (Satanás) 

são revelados como literariamente construídos, fluidos e reversíveis. 

Percy  Bysshe  Shelley  era  amigo  íntimo do  poeta  Lord  Byron  e, 

juntos,  tornaram-se  os  poetas  mais  proeminentes  da  Escola  Satânica  de 

Poesia  [Satanic  School  of  Poetry],  um  selo  inicialmente  usado  como 

epíteto por seus críticos, mas posteriormente recuperado e adotado pelos 

próprios Shelley e Byron. Byron escreveu em seu diário que “não consegue 

deixar de pensar que a ameaça do Inferno cria tantos demônios quanto os 

severos códigos penais da humanidade desumana criam vilões” [8]. Essa 

comparação entre as ameaças coercivas do inferno e as ameaças coercivas 

dos códigos penais governamentais representa um aspecto fundamental do 

pensamento  Anarco-Satânico,  segundo  o  qual  a  ameaça  autoritária  de 

punição por Deus, enviando pecadores impenitentes (ou suas “almas”) para 

o Inferno, é um reflexo mitológico da punição pelo Estado, que submete as 

pessoas  a  sistemas  penais  de  tribunais,  cadeias,  prisões  e  penitenciárias. 

Esse  reflexo  mitológico  é  utilizado  pelos  monoteístas  para  emular  o 

suposto  julgamento  de  Deus,  impondo  semelhantes  julgamentos  e 

restrições  à  liberdade  pessoal  como  reações  retaliatórias  a  atos  de 

antiautoritarismo. As ameaças de punição de Deus implícitas no Inferno 

constituem  uma  falsa  justificação  para  as  ameaças  de  punição 

governamental através da prisão penal. Além disso, a afirmação de Byron 

reflete a ideia de que os rótulos “diabo” (Satanás) e “vilão” (aqui sinônimo 

de “criminoso”) são impostos aos indivíduos por Deus ou pelo Estado, a fim 

de enfraquecer o poder desses indivíduos. Ao adotar a Escola Satânica de 

Poesia como o nome de seu gênero literário, Byron demonstrou que marcas 

de  demonização  impostas  externamente  podem  ser  internalizadas, 



  

9

recuperadas e oferecer uma associação poderosa entre indivíduos com ideias 

semelhantes, reais ou mitológicos.

Um antigo radical político e poeta que influenciou grandemente a 

Escola  Satânica  de  Poesia  foi  Robert  Burns,  que  também defendeu Satã 

como o herói de “Paraíso Perdido”, de Milton, e escreveu para descrever “a 

magnanimidade destemida, a independência intrépida e inflexível, a ousadia 

desesperada  e  o  nobre  desafio  às  adversidades  daquela  grande 

personalidade,  Satanás”  [9].  O  desafio  às  adversidades  que  Satanás 

experimentou mitologicamente  solidifica  ainda  mais  sua  conexão com o 

pensamento  anarquista,  já  que  os  anarquistas  desafiam  as  autoridades 

hierárquicas e, consequentemente, enfrentam adversidades como resultado 

desses esforços, muitas vezes na forma de violência retaliatória cometida 

por  agentes  do  Estado.  Satanás,  aqui,  representa  uma  luta  anarquista 

histórica e contemporânea contra o Estado e outras hierarquias, a despeito 

da imposição violenta de uma injusta e hierárquica estratificação social. 

A  associação  mitológica  do  personagem  literário  Satã  como 

encarnação do antiautoritarismo não começou com os anarquistas clássicos 

pós-Iluminismo, como Bakunin, Proudhon e Godwin, nem com os poetas da 

era romântica, como Burns, Byron e Shelley, mas muito antes disso. Um 

importante ponto de inflexão que associa o Deus Abraâmico às hierarquias 

autoritárias e as conquistas imperiais foi  a conversão de Constantino no 

campo de batalha. Fontes cristãs registram que Constantino supostamente 

passou por um evento dramático em 312 d.C. na Batalha da Ponte Milviana, 

após o qual Constantino reivindicou o império de Roma. De acordo com 

essas fontes, Constantino olhou para o sol antes da batalha e viu uma cruz 

de luz acima dele, e com ela as palavras gregas “   ” (~nesteἘν Τούτῳ Νίκα  

sinal, conquiste). Menos de um século após esse evento, o Cristianismo se 

tornou a religião oficial do Império Romano com o Édito de Tessalônica em 

380 d.C.,  quando o imperador Teodósio declarou o Cristianismo a única 

religião  autorizada  do  Império.  Esse  édito  criminalizou  a  adoração  de 

deuses pagãos, denunciando efetivamente as associações mitológicas pagãs 



  

10

politeístas  que  haviam  fornecido  a  base  cultural  e  ética  da  República 

Romana antes do estabelecimento do Império Romano. Uma das divindades 

mais  antigas do panteão politeísta da República Romana era Fauno,  um 

deus da natureza selvagem e da sexualidade cuja  mitologia  se  inspirava 

fortemente  no  deus  grego  Pã.  Durante  o  declínio  do  politeísmo  pagão 

romano tradicional, Fauno ainda era adorado, apesar da ilegalidade desse 

antigo politeísmo romano. Isso pode ser considerado um precursor teísta 

do moderno Anarco-Satanismo antiteísta, já que os adoradores de Fauno 

provavelmente se associavam à República politeísta de Roma em vez do 

Império  Cristão  de  Roma,  escolhendo  a  diversidade  da  associação 

mitológica  dentro  do  politeísmo  em  vez  da  singularidade  restritiva  do 

monoteísmo Abraâmico.

Após o colapso do Império Romano, a fé Cristã foi dominada pela 

hierarquia  do  Vaticano,  que  se  tornou  a  autoridade  central  de-facto  da 

Idade das Trevas na Europa, perseguindo de forma agressiva e violenta os 

pagãos  politeístas  (e  outros  não-Cristãos).  Além disso,  a  Igreja  Católica 

procurou  conquistar  a  “terra  sagrada”  da  Judeia  e  opor-se  à  crescente 

influência  Islâmica no Oriente  Médio.  Para tanto,  uma série  de  guerras 

religiosas de conquista fracassadas, chamadas Cruzadas, deu início a uma 

tradição de violência  sectária  monoteísta  que perdura  até  hoje.  Um dos 

muitos resultados indesejados dessas Cruzadas foi a formação de um grupo 

chamado Cavaleiros Templários, que tentou demonizar o profeta Islâmico 

Maomé criando o personagem mitológico Baphomet (um nome derivado de 

Mahomet, uma corruptela europeia do nome Maomé). No início dos anos 

1300,  os  Templários  estavam  sendo  reprimidos,  presos  em  massa, 

torturados e executados por seus desvios heréticos do dogma católico (os 

Cavaleiros Templários sobreviventes foram para o exílio e, supostamente, 

mais  tarde  formaram sociedades  secretas  elitistas  e  ocultistas,  como  os 

Rosacruzes  e  os  Maçons).  Séculos  mais  tarde,  o  ocultista  Eliphas  Levi 

inspirou-se fortemente nas imagens pagãs de Fauno e Pã para criar uma 

imagem ilustrada de Baphomet como uma criatura alada com cabeça de 

bode, seios e um caduceu fálico. Ao criar essa caracterização demoníaca de 



  

11

Baphomet, o personagem assumiu uma associação cultural mais forte com o 

Satanismo.  Essa  imagem  simbólica  incorpora  várias  características  que 

atraem o pensamento Anarco-Satânico. Por exemplo, sendo uma construção 

mitológica intersexo, a figura de Baphomet desafia a binariedade de gênero 

socialmente  construída.  Baphomet  serve  como  um  símbolo  de  não-

conformidade  de  gênero  em comparação  à  construção  patriarcal  de  um 

Deus androcêntrico no monoteísmo, que é universalmente retratado como 

um homem que adere ao que é considerado um papel de gênero normativo. 

Imagens  animalescas,  como  chifres  e  cascos  de  cabra,  a  presença  de 

serpentes  e  asas  emplumadas  semelhantes  às  de  aves,  podem  ser 

reinterpretadas  para  simbolizar  simultaneamente  tanto  a  dualidade 

mitológica  angelical/demoníaca  quanto  uma  pluralidade  de  espécies 

mostradas em conjunto, sem uma hierarquia que coloque os humanos acima 

de  todos  os  animais.  Baphomet  surge  aqui  como  um  símbolo  da 

biodiversidade e da oposição à visão de mundo monoteísta antropocêntrica, 

que permite a destruição ecológica e o tratamento cruel dos animais. As 

palavras  latinas  “solve”  e  “coagula”  (traduzidas  aproximadamente  como 

“solvente” e “coagulante”, respectivamente) nos braços de Baphomet foram 

utilizadas por Levi para fazer referência à alquimia oculta, mas podem ser 

reinterpretadas  por  Anarco-Satanistas  para  representar  a  dicotomia  das 

filosofias  anarquistas  individualistas  e  coletivistas.  Anarco-satanista  para 

representar  a  dicotomia  das  filosofias  anarquistas  individualistas  e 

coletivistas.  O  anarquismo  individualista  pode  ter  sido  sintetizado  por 

Benjamin R.  Tucker,  que escreveu que “se o indivíduo tem o direito de 

governar a si mesmo, todo governo externo é tirania” [10]. O anarquismo 

coletivista,  frequentemente  associado a  Bakunin,  prevê  que  os  meios  de 

produção  para  criar  bens  e  serviços  sejam  de  propriedade  coletiva  e 

controlados  pelos  trabalhadores  que  os  produzem.  Através  desta 

representação  e  reinterpretação  da  imagem  de  Baphomet,  uma  pessoa 

Anarco-Satanista  pode  encontrar  um  simbolismo  que  reflita  princípios 

como soberania individual, solidariedade comunitária, libertação sexual/de 

gênero  e  reverência  respeitosa  pela  vida  não-humana,  bem  como  pela 



  

12

sustentabilidade ecológica. Isto nos deixa com uma interpretação geral de 

Baphomet (e, por extensão, de Satã) como promotor da desconstrução das 

ideias monoteístas de normatividade androcêntrica e antropocêntrica.

Com  a  expansão,  durante  a  Idade  das  Trevas,  do  Cristianismo 

patriarcal e da influência papal por toda a Europa, a igualdade de gênero se 

tornou  algo  ainda  mais  distante.  As  mulheres  desse  período  foram 

submetidas  a  uma  campanha  multifacetada  de  supressão  política, 

perseguição,  tortura  violenta,  mutilação  e  execução  pública,  conhecida 

como  Caça  às  Bruxas.  As  mulheres  acusadas  de  bruxaria  eram 

frequentemente  parteiras,  curandeiras  herbais,  individualistas  herméticas 

e/ou  lideranças  comunitárias  que  eram  guardiãs  de  informações 

inestimáveis sobre anatomia, doenças, parto e saúde sexual. As autoridades 

católicas da Europa Medieval inventaram e exploraram o medo das bruxas 

— e a suposta influência subsequente de Satanás sobre e através delas — 

para remodelar a sociedade Europeia em direção a um paradigma social que 

atendesse às suas necessidades e interesses (a saber, uma sociedade fundada 

na sanção religiosa da hierarquia patriarcal). Mulheres foram (e de muitas 

maneiras ainda são) privadas de autonomia e coagidas à subserviência a 

construtos  sociais  patriarcais.  As  descrições  comuns  dos  “Sabbaths  das 

Bruxas” envolviam elementos de revolta camponesa e transgressão sexual, 

sendo “retratados tanto como uma orgia sexual monstruosa quanto como 

um encontro político subversivo, […] com o Diabo instruindo as bruxas a 

se rebelarem contra seus senhores” [11]. O medo das bruxas se constituía 

de temores patriarcais diante do empoderamento sexual das mulheres, de 

sua individualidade, conhecimento e força, em um esforço de fazer com que 

esses  traços  parecessem  não  apenas  indesejáveis,  mas  inteiramente  e 

inerentemente  malignos.  Historiadores  observam  que  “as  primeiras 

descrições desses encontros coincidiram com as rebeliões camponesas em 

massa  do  final  do  século  XIV,  quando  reuniões  clandestinas  de  fato 

aconteciam  na  calada  da  noite,  e  as  mulheres  eram  frequentemente  as 

agitadoras principais” [12]. As Bruxas eram predominantemente mulheres 

empoderadas cuja independência, habilidades de liderança e conhecimento 



  

13

medicinal  holístico  ameaçavam  a  base  de  poder  dos  magistrados 

monoteístas patriarcais, a profissionalização androcêntrica e capitalista da 

prática  médica  e  uma  indústria  farmacêutica  patriarcal  emergente, 

dependente  de  tratamentos  químicos  (em  oposição  aos  herbais  ou 

holísticos). 

Em  uma  tentativa  equivocada  de  difamar  retroativamente  e 

degradar  ainda  mais  as  bruxas,  alguns  clérigos  mais  modernos 

posteriormente  associariam  diretamente  a  prática  da  bruxaria  ao 

anarquismo. Um notório manual de caça às bruxas do século XV, intitulado 

“Malleus Maleficarum”, foi traduzido do francês para o inglês em 1928 pelo 

clérigo Montague Summers,  que prefaciou essa tradução escrevendo que 

“as bruxas eram um vasto movimento político, uma sociedade organizada, 

que  era  [...]  anárquica…”  [13].  As  tentativas  desses  monoteístas  de 

difamar Satanistas (como as bruxas Satânicas)  designando-os anárquicos 

são  paralelas  às  tentativas  monoteístas  e  estatistas  de  difamar  os 

anarquistas como Satânicos. Associando voluntariamente o anarquismo e o 

Satanismo em uma filosofia moralista, os Anarco-Satanistas impedem que 

os  monoteístas  e  estatistas  usem  qualquer  um  desses  rótulos  como 

ferramenta de desumanização.

A Era do Iluminismo deu origem a muitos pensadores politicamente 

radicais  que  utilizavam  simbolismo  e  imagens  Satânicas  no 

desenvolvimento de suas ideologias. Esses pensadores estabeleceram uma 

ponte conceitual entre os movimentos de resistência das mulheres e dos 

camponeses associados a Satanás durante a Caça às Bruxas e a apreciação 

mais  ampla (e  inclusão)  da figura de Satanás no pensamento anarquista 

clássico.  Dentre  esses  pensadores  do Iluminismo estava Voltaire,  que se 

recusou a renunciar a Satanás em seu leito de morte. Talvez o pensador 

mais importante do Iluminismo tenha sido Thomas Paine, um participante 

altamente influente nas revoluções Americana e Francesa. Paine contribuiu 

para  a  inversão  da  polaridade  moral  de  Deus  e  Satã  quando  escreveu: 

“Sempre  que  lemos  as  histórias  obscenas,  [...]  as  execuções  cruéis  e 



  

14

torturantes, a vingança implacável, com as quais mais da metade da Bíblia 

está  repleta,  seria  mais  consistente  chamá-la  [...]  de  uma  história  de 

maldade,  que  serviu  para  corromper  e  brutalizar  a  humanidade;  e,  por 

minha parte,  eu sinceramente a detesto,  assim como detesto tudo que é 

cruel” [14]. Paine expôs diretamente o papel de Satã na mitologia Cristã 

quando  escreveu  que  “para  criar  uma  base  sobre  a  qual  se  erguer,  os 

inventores [do Cristianismo] foram obrigados a dar ao ser que chamam de 

Satanás um poder igualmente grande, se não maior, do que o que atribuem 

ao Todo-Poderoso. Eles não apenas lhe deram o poder de se libertar do 

abismo, após o que chamam de sua queda, mas também fizeram com que 

esse  poder  aumentasse  infinitamente.  Antes  dessa  queda,  eles  o 

representam  apenas  como  um  anjo  de  existência  limitada,  assim  como 

representam  os  demais.  Após  sua  queda,  ele  se  torna,  segundo  eles, 

onipresente. Ele existe em todos os lugares e ao mesmo tempo. Ele ocupa 

toda  a  imensidão  do  espaço.  Não  contentes  com  isso  [...],  eles  o 

representam  derrotando,  por  estratagema,  na  forma  de  um  animal  da 

criação,  todo  o  poder  e  sabedoria  do  Todo-Poderoso  [...]  eles  fazem o 

transgressor  triunfar  e  o  Todo-Poderoso  cair"  [14].  Apesar  da  forte 

generificação masculina de Satanás nesta passagem, um Anarco-Satanista 

pode  inferir  vários  pontos  importantes.  Em  primeiro  lugar,  que  o 

Cristianismo  (e  o  monoteísmo  Abraâmico  em  geral)  foi  inventado  por 

contadores  de  histórias  que  criaram  um  conflito  entre  protagonista  e 

antagonista em sua narrativa para tornar a história mais envolvente e, ao 

fazer  isso,  imaginaram  um  ser  que  pudesse  rivalizar  com  o  poder  do 

suposto Deus “Todo-Poderoso” — Satã, que poderia perturbar a hierarquia 

divina e representar uma ameaça direta ao poder de Deus.  Em segundo 

lugar,  que  dentro  dessa  mitologia,  Satã  triunfa  ao  derrotar  (“por 

estratagema”,  o  que  implica  maior  destreza  intelectual)  o  plano 

supostamente “perfeito” de Deus e, por meio de ação direta em direção à 

autoliberação, Satã é capaz de escapar das profundezas do Inferno e ajudar 

a transformar os humanos em seres mais conhecedores e autoconscientes. 

Em terceiro lugar, que apesar da punição de Deus por meio do exílio e do 



  

15

encarceramento, o poder de Satã aumenta (em vez de diminuir) por meio 

dessa queda do Céu, e que, devido a essa queda, o alcance da influência de 

Satã  se  torna universal  — mitologicamente falando,  o  antiautoritarismo 

onipresente  de  Satanás  ameaça  neutralizar  a  autoridade  onipresente  de 

Deus.  A  “outridade”  não-divina  de  Satã  se  torna  um  catalisador  do 

empoderamento do desenvolvimento individual do personagem. Em quarto 

lugar, Satã é imaginado como capaz de subverter o plano mestre de Deus 

enquanto  se  encontra  na  “forma  de  um  animal”  —  isso  indica  para  a 

conexão de Satanás com o poder da vida biológica não-humana e,  além 

disso, insere Satanás no papel de defensor da biodiversidade em nome de 

todos os  ecossistemas terrestres  interconectados.  É esse aspecto físico e 

animalesco  que  Satanás  utilizou  com  sucesso  para  neutralizar 

mitologicamente a autoridade etérea e “divina” de Deus.

O poeta Charles Baudelaire tinha um forte compromisso com um 

ponto de vista político radical que se assemelhava ao do anarquista Pierre-

Joseph  Proudhon.  Relata-se  que  Baudelaire  participou  tanto  de  uma 

insurreição da classe trabalhadora na França, em junho de 1848, quanto da 

resistência  ao  golpe  militar  bonapartista  de  dezembro  de  1851  [15]. 

Baudelaire escreveu o poema As Ladainhas de Satã (“Les Litanies de Satan”), 

que começa com os seguintes versos notáveis:

[quote]

Ó tu, o Anjo mais belo e também o mais culto,

Deus que a sorte traiu e privou do seu culto,

Tem piedade, ó Satã, desta longa miséria!

Ó Príncipe do exílio a quem alguém fez mal,

E que, vencido, sempre te ergues mais brutal

Tem piedade, ó Satã, desta longa miséria!

Tu que vês tudo, ó rei das coisas subterrâneas,



  

16

Charlatão familiar das humanas insânias

Tem piedade, ó Satã, desta longa miséria!

[/quote] [16]

Apesar  da  utilização  metafórica  dos  títulos  patriarcais  e 

monárquicos de Príncipe e Rei nesta exaltação (atribuindo gênero a Satanás 

e conferindo ao personagem uma posição hierárquica privilegiada, ambos 

incompatíveis  com  uma  reinterpretação  Anarco-Satânica  da  mitologia 

Satânica),  estes  versos  ainda  apresentam  uma  visão  de  Satanás  com 

atributos  benevolentes  (sabedoria,  cura)  que  podem  ser  facilmente 

utilizados  numa  reinterpretação  Anarco-Satânica  do  personagem.  Além 

disso,  esses  versos  implicam  uma  empatia  recíproca,  na  qual  Satã  é 

apresentado  como  bem  familiarizado  com  os  sofrimentos  humanos, 

enquanto o narrador reconhece a posição de Satã como injustiçado e traído 

por Deus. Solidariedade e ação direta são conceitos e práticas altamente 

valorizados por anarquistas,  já que a solidariedade geralmente deriva da 

empatia recíproca entre vários indivíduos e grupos, resultando em ações 

diretas geradas cooperativamente. Anarco-Satanistas podem usar a empatia 

recíproca mitológica entre Satã e os humanos para reforçar a necessidade 

de expressões (bem como ações diretas) de solidariedade.

Na metade do século XIX, surgiram muitos poetas  radicais,  sem 

dúvida influenciados pela chamada Escola Satânica de Poesia, que utilizou a 

figura de Satã em suas obras. O poeta e revolucionário Ernest Cœurderoy 

evocou simbolismos satânicos  ao  escrever: “Satã,  […] volto-me para  ti. 

Torna áspera minha língua e brutal minha pena…” [17], ao passo que o 

poeta e ateu Giosuè Carducci inspirava um movimento de resistência contra 

o Papado com seu poema Hino a Satã [Inno a Satana], no qual escreveu os 

seguintes versos:

[quote]

Tu inspiras, ó Satã! o meu verso desafiando,

Deus dos pontífices cruéis e reis homicidas.



  

17

e como o raio

abala as mentes dos homens.

[…] ó Satã! Ó Rebelião!

Ó Força vingadora da Razão humana!

[/quote] [18]

Carducci  apresenta  aqui  ao  Anarco-Satanista  dois  conceitos 

importantes.  Em  primeiro  lugar,  reconhece  que  Satã  “respira”  em  seus 

versos — isso é importante, pois é um reconhecimento de que a vida de 

Satã não é literal, mas literária, e defende a posição anarquista ateísta. Em 

segundo lugar, Satã é aqui apresentado como uma “força vingativa da razão 

humana”.  Essa  conceituação  do  personagem  reimagina  a  mitologia  e 

postula que a rebelião de Satã contra Deus não foi  apenas egoísta,  nem 

exclusivamente em nome dos anjos, mas também em nome da humanidade 

(e, por extensão, em nome de toda a vida biológica na Terra).

Emma Goldman é uma das anarquistas mais conhecidas na América 

do Norte, e suas contribuições ao pensamento anarquista e antiteísta não 

podem ser  subestimadas.  Assim como Thomas Paine,  ela  imaginou uma 

inversão do binário moral entre Deus e Satã por meio da demonização de 

Deus.  Isso  é  especialmente  evidente  em  um  trecho  de  seu  ensaio 

“Anarquismo: o que realmente significa?”:

[quote]

Deus é o todo, o homem não é nada, diz a religião. Mas, desse nada, Deus 

cria um reino tão déspota,  tirano,  cruel,  terrível,  que nada que não seja 

desastre,  lágrimas  e  sangue  reinam  no  mundo  desde  que  os  Deuses 

surgiram. O Anarquismo impeli o homem a se rebelar contra esse […] 

monstro.

[/quote] [19]



  

18

Ao  acusar  o  personagem  Deus  de  ser  “cruel”  e  um  “monstro”, 

Goldman  contribuiu  para  a  reorganização  moral  das  personagens  da 

mitologia bíblica, reinterpretando Deus como o vilão do mito bíblico.

Embora “Emma Vermelha”  tenha sido talvez a  anarquista  norte-

americana  mais  famosa,  o  menos  conhecido  Moses  Harman  estabeleceu 

uma  ligação  mais  direta  entre  o  pensamento  anarquista  e  a  mitologia 

Satânica  por  meio  do periódico  anarquista  “Lucifer,  o  Portador  da  Luz” 

[“Lucifer  the  Lightbearer”].  O  título  foi  escolhido,  afirmou  Harman, 

porque expressava a missão do jornal de lançar luz aos padrões sociais de 

opressão. Ele afirmou que Lúcifer (um termo usado para se referir tanto a 

massas  astronômicas  reais  quanto ao anjo  Lúcifer  antes  de  cair  do céu, 

transformar-se em demônio e ser renomeado como Satanás) servia como 

símbolo da publicação e representava o início de um novo dia. Ele declarou 

que muitos livres-pensadores procuraram redimir o nome de Lúcifer, e os 

Anarco-Satanistas continuam esse movimento. Harman sugeriu que Lúcifer 

assumiria o papel de um educador mitológico, escrevendo que “o deus da 

Bíblia condenou a humanidade à ignorância perpétua [...] e [as pessoas] 

nunca teriam sabido distinguir o bem do mal se Lúcifer não lhes tivesse 

ensinado como se tornar tão sábios quanto os próprios deuses” [20]. O 

mitológico desenvolvimento do personagem de Lúcifer em Satanás é bem 

documentado, embora o uso de Lúcifer por Harman aqui seja uma inversão 

da utilização cultural  comum do título de Lúcifer em referência ao anjo 

rebelde mitológico que mais tarde se transformaria no demoníaco Satanás 

(como  a  maioria  das  versões  da  mitologia  Satânica,  incluindo  “Paraíso 

Perdido”, indicam que a rebelião do anjo Lúcifer e seu exílio no Inferno 

ocorreram antes da infiltração do demônio Satã no Éden).  Encarar essa 

figura  multifacetada  de  Lúcifer/Satanás  como um educador  benevolente 

(especificamente em referência ao mito do jardim do Éden) é um elemento 

indispensável  das  reinterpretações  e  reivindicações  Anarco-Satânicas  da 

mitologia Satânica bíblica.



  

19

Outra voz importante contra o monoteísmo nos Estados Unidos foi 

Madalyn  Murray  O’Hair,  anarquista  e  fundadora  da  organização  Ateus 

Americanos [American Atheists], que afirmou:

[quote]

“[…] se nós podemos, sem pestanejar, questionar a autoridade suprema — 

Deus — […] então podemos questionar a autoridade do Estado, podemos 

questionar a autoridade da estrutura universitária, podemos questionar a 

autoridade de nosso empregador, podemos questionar qualquer coisa. Por 

isso, penso que o que define essencialmente um ateu é ser uma pessoa que 

olha para uma ideia autoritária, ou uma estrutura de autoridade, e diz a essa 

estrutura:  de  onde  você  deriva  a  sua  autoridade  e  por  que  eu  deveria 

obedecê-lo?”

[/quote] [21]

O’Hair  conecta  nitidamente  a  não-crença  ateísta  no  Deus 

monoteísta  ao  valor  anarquista  do  antiautoritarismo,  especialmente  ao 

vincular o questionamento da autoridade de Deus ao questionamento das 

hierarquias tanto do Estado quanto dos patrões capitalistas. O Anarquista-

Satanista  é,  de  modo  semelhante,  ateu,  e  utiliza  a  narrativa  mitológica 

apenas como ferramenta para comunicar essa ligação antiautoritária entre 

ateísmo e anarquismo, mostrando que a rejeição pessoal da crença em Deus 

pode servir como base para uma rejeição coletiva das hierarquias sociais.

A Conspiração Internacional Terrorista das Mulheres do Inferno 

[Women’s  International  Terrorist  Conspiracy  from  Hell] (abreviada  como 

W.I.T.C.H.) foi o nome de vários grupos feministas inter-relacionados, mas 

independentes entre si, formados nos Estados Unidos entre 1968 e 1969, 

que  tiveram  importância  decisiva  no  desenvolvimento  do  feminismo 

anticapitalista. O nome W.I.T.C.H. também era expandido, por vezes, como 

“Mulheres Inspiradas a Contar Sua História Coletiva” [“Women Inspired to 

Tell Their Collective History”],  “Mulheres Interessadas em Acabar com os 

Feriados Consumistas” [“Women Interested in Toppling Consumer Holidays”], 



  

20

entre muitas outras variações. As mulheres envolvidas nessa organização 

faziam referências frequentes aos milhões de mulheres mortas nas caças às 

bruxas. A ação inaugural do grupo ocorreu no Halloween de 1968, quando 

integrantes vestidas de bruxas desfilaram pela Wall Street para lançar uma 

“maldição”  sobre  o  distrito  financeiro  de  Nova  York.  Seu  manifesto 

continha o seguinte trecho:

[quote]

“W.I.T.C.H.  é  […] teatro,  revolução,  magia,  terror,  alegria,  alho,  flores, 

feitiços.  É a consciência de que bruxas e  ciganas foram as guerrilheiras 

originais e lutadoras de resistência contra a opressão — particularmente a 

opressão  das  mulheres  —  ao  longo  dos  séculos.

As bruxas sempre foram mulheres que ousaram ser: descoladas, corajosas, 

agressivas,  inteligentes,  inconformistas,  exploradoras,  curiosas, 

independentes, sexualmente libertas, revolucionárias.”

[/quote] [22]

Vários organizadores radicais não-brancos utilizaram a associação 

com o Satanismo e a retórica antiteísta em suas lutas contra instituições 

hierárquicas  e  o  racismo  sistêmico  perpetrado  pelo  Estado.  Dutty 

Boukman,  jamaicano escravizado radicado no Haiti e um dos primeiros e 

mais visíveis líderes da Revolução Haitiana, realizou uma cerimônia na qual 

se afirmava um pacto de liberdade, durante a qual ele teria exortado seus 

companheiros escravizados a “jogar fora o símbolo do deus dos brancos, 

que tantas vezes nos fez chorar, e ouvir a voz da liberdade, que fala 

nos  corações  de  todos  nós”  [23].  Essa  cerimônia  (frequentemente 

descrita como um ritual vodu, mas denunciada como Satânica por certos 

evangelistas  Cristãos)  foi  um catalisador  da  revolta  de  escravizados  que 

desencadeou o estopim da Revolução Haitiana. Mantendo consonância com 

o  apelo  revolucionário  de  rejeitar  a  divindade  abraâmica  em  favor  da 

liberdade, Ernesto “Che” Guevara afirmou-se como “totalmente contrário 

a  um  Cristo”  [24].  Malcolm  X  falou  sobre  sua  prisão  e  sobre  o 

confinamento solitário em sua autobiografia, dizendo  “Eu caminhava de 



  

21

um lado a outro por horas, como um leopardo enjaulado, praguejando 

furiosamente em voz alta para mim mesmo. E meus alvos preferidos 

eram a Bíblia e Deus. […] Com o tempo, os homens do bloco de celas 

me deram um nome: ‘Satã’. Por causa da minha postura antirreligiosa 

”  [25].  Mais  recentemente,  o  Subcomandante  Marcos,  do  movimento 

indígena EZLN, expôs uma associação com a mitologia Satânica quando 

escreveu  que  “o  que  aconteceu  foi  […] um problema com […] as 

condições de trabalho. Um sindicato, por mais angélico que fosse, não 

fazia  parte  do  plano  divino,  e  por  isso  Deus  optou  por  invocar  a 

cláusula  de  exclusão.  Os  escribas  mercenários  encarregaram-se  de 

vilipendiar nossa luta justa, e então nós fomos…” [26]. Isso abre novas 

possibilidades  de  refletir  e  reinterpretar  a  rebelião  angélica  —  é 

perfeitamente plausível imaginar que, para o Anarco-Satanista, tal rebelião 

pudesse ter começado como uma disputa trabalhista mitológica, ou como 

uma tentativa etérea de sindicalização.

O  Satanismo  Moderno  costuma  ser  definido  pelos  preceitos  da 

Igreja de Satã [Church of  Satan], fundada por Anton LaVey em 1966, e 

também pelas atividades mais recentes do Templo Satânico. LaVey, e seu 

protegido Peter Gilmore,  defenderam uma forma de Satanismo marcada 

pelo misticismo ocultista e por uma hierarquia elitista de classe sacerdotal, 

o  que  espelhava  a  organização  institucional  monoteísta.  LaVey  e 

(sobretudo)  Gilmore não reconheceram os seres  humanos como animais 

sociais ao promoverem um individualismo extremo, situado fora do escopo 

da ajuda mútua – Gilmore inclusive rejeitou explicitamente a própria ideia 

de  uma  coletividade  Satânica,  dedicando  um  capítulo  de  seu  livro  The 

Satanic Scriptures [As Escrituras Satânicas] para negar o “mito” de uma 

comunidade Satânica [27]. A Igreja de Satã exerceu uma falha legitimação 

da  exploração  capitalista  ao  exigir  taxas  de  adesão.  Essa  postura  não 

surpreende,  dados os  lugares  sociais  ocupados  por Gilmore e  LaVey — 

ambos homens brancos, de classe média-alta, cisgêneros e beneficiados por 

amplos privilégios dentro das hierarquias sociais de uma sociedade fundada 

em valores  monoteístas.  O Templo  Satânico  é  uma organização  política 



  

22

ativista muito mais recente,  que usa farsa e paródia para expor padrões 

duplos relativos à liberdade religiosa, mas esse grupo frequentemente apela 

à autoridade do Estado para receber proteção legal igualitária e permissão 

para  distribuir  ou  exibir  símbolos  Satânicos  em  propriedades  estatais.

Enquanto o Templo Satânico defende a separação entre Igreja e Estado (e 

trabalha para expor as contradições que emergem quando essa separação 

falha),  os Anarco-Satanistas defendem, por outro lado,  o abandono da fé 

monoteísta  e a  abolição do Estado,  já  que o próprio Estado costuma se 

revelar  uma  instituição  monoteísta.  Anarco-Satanistas  rejeitam  o 

sobrenaturalismo, o misticismo, o ocultismo (embora exceções possam ser 

feitas  para  fins  simbólicos  ou  estéticos),  o  elitismo,  o  capitalismo,  a 

hierarquia e os apelos à autoridade estatal. Para a pessoa Anarco-Satanista, 

os  estados-nação  (ao  lado  dos  cleros  das  religiões  monoteístas  e  as 

corporações)  representam  tenentes-soberanos  do  Deus  monoteísta 

Abraâmico.  O  Estado  frequentemente  apela  à  autoridade  de  Deus  nos 

juramentos  de  posse,  nos  discursos  presidenciais,  no  juramento  de 

testemunhas nos tribunais e até nas moedas impressas — desse modo, o 

estado-nação  moderno  constitui-se  muitas  vezes  como  uma  instituição 

monoteísta,  apesar  de  suas  alegações  de  secularismo,  e  atua  como 

mecanismo de imposição de normas sociais monoteístas.

LaVey  e  Gilmore  codificaram  textualmente,  em  seus  textos 

Satânicos, o sistema de crenças da Igreja de Satã por meio da formulação de 

decretos.  LaVey  incluiu  em  seu  livro  “A  Bíblia  Satânica”  [“The  Satanic  

Bible”] uma  lista  intitulada  “As  Nove  Declarações  Satânicas”,  enquanto 

Gilmore, em seu livro “As Escrituras Satânicas”  [“The Satanic Scriptures”], 

apresentou  uma  lista  chamada  “As  Onze  Regras  Satânicas  da  Terra”. 

Dessas  vinte  declarações  e  regras,  uma dúzia  pode  ser  resgatada  e,  em 

alguns casos, radicalmente revisada, para fundamentar o Anarco-Satanismo 

como um conjunto de diretrizes gerais:



  

23

1. O Anarco-Satanismo é a indulgência responsável pelos desejos pessoais 

por uma sociedade mais  alegre e justa.  (Desejo pessoal  equilibrado pela 

responsabilidade pessoal)

2. O Anarco-Satanismo é a posse e o controle absolutos de nossos próprios 

corpos,  mentes  e  ações,  e  o  ímpeto  de  defender  constantemente  a 

manutenção  desse  controle,  ajudando  os  outros  a  obtê-lo  e  a  florescer 

dentro  dessa  liberdade  pessoal  fundamental.  (Autonomia  pessoal  e 

soberania física, liberdade de associação)

3.  O Anarco-Satanismo é  a  autoconfiança empoderada de fazer  escolhas 

morais  bem fundamentadas  e  defender  a  oportunidade  e  os  meios  para 

obter  as  informações  necessárias  para  fazer  tais  escolhas,  em vez  de  se 

abster  da  responsabilidade  pessoal  e  social.  (Capacidade  para  agir 

moralmente e se defender)

4.  O Anarco-Satanismo é sabedoria pessoal e  comunitária compartilhada 

livremente, em vez de ignorância imposta hierarquicamente e autoengano 

hipócrita. (Compartilhamento de conhecimento ou ajuda mútua intelectual)

5. O Anarco-Satanismo é existência física vital, em vez de promessas vazias 

de uma vida após a morte espiritual. (Vida biológica)

6. O Anarco-Satanismo é a confiança e a força para determinar como alocar 

e  compartilhar  recursos  emocionais,  como  bondade,  amor,  raiva  e  ódio. 

(Amplo arcabouço de respostas emocionais válidas)

7.  O  Anarco-Satanismo  é  a  inclinação  de  cada  pessoa  para  determinar 

cuidadosamente  a  melhor  resposta  à  injustiça,  possuindo, 

concomitantemente,  a  coragem  moral  para  agir  de  acordo  com  esse 

julgamento.  (Agir  diretamente  de  acordo  com  um  julgamento  moral 

ponderado)

8.  O Anarco-Satanismo é uma responsabilidade madura,  em vez de uma 

manipulação parasitária que permite a ignorância social. (Responsabilidade 

pessoal e social)



  

24

9.  O Anarco-Satanismo é a perspectiva segundo a qual  o  ser humano é 

apenas mais um animal (muitas vezes pior do que qualquer outra espécie 

devido ao abuso consciente de capacidades humanas altamente evoluídas, o 

que muitas vezes resulta na criação de imposições divinatórias sobre outros 

seres humanos, outras espécies e o ecossistema global), ao mesmo tempo 

em que busca promover uma relação mais simbiótica e ética com o mundo 

biológico. (Os seres humanos são animais e precisam de sustentabilidade 

ecológica)

10. O Anarco-Satanismo é a oposição à negligência ou abuso intencional, 

exploração, abuso sexual, lesão, estupro e tortura de qualquer ser humano, 

é a oposição ao homicídio negligente ou intencional fora do contexto de 

ameaça mortal  imediata  e  direta,  e  é  a  oposição ao abate negligente  ou 

intencional  de animais  e plantas por razões que não sejam a autodefesa 

imediata ou o uso de seus corpos para criar roupas,  abrigo ou alimento 

necessários. (Oposição a danos desnecessários ou crueldade para com seres 

vivos)

11. O Anarco-Satanismo adota uma abordagem antinormativa em relação à 

vida pessoal por meio da prática de uma ampla variedade de rituais que são 

realizados com nossos corpos, mentes e recursos comunitários. (Atividade 

antinormativa ritualizada)

12. O Anarco-Satanismo é a escolha de viver uma vida de resistência contra 

os  sistemas  hierárquicos  de  controle,  principalmente  o  Estado,  as 

corporações  e  o  monoteísmo Abraâmico,  que  impedem os  indivíduos  de 

viverem vidas presentes e ativas. (Oposição à hierarquia)

Essa  lista  está  longe  de  ser  abrangente  quanto  às  diretrizes  ou 

valores Anarco-Satânicos, mas fornece uma base inicial para a compreensão 

da filosofia.

Reinterpretações  e  análises  críticas  dos  mitos  bíblicos  sobre  a 

rebelião angélica contra Deus, a Queda ou Exílio dos anjos rebeldes e o 

Jardim  do  Éden  são  essenciais  ao  Anarco-Satanismo.  Embora  existam 



  

25

muitas outras histórias sobre a figura de Satã, esses três mitos bíblicos são 

fundamentais para o desenvolvimento e a compreensão de seu personagem. 

Alguns mitos bíblicos envolvendo Satã, como a tentação de Cristo, podem 

ser total ou parcialmente reinterpretados para exemplificar a necessidade e 

a viabilidade de princípios anarquistas, mas não são tão importantes para 

compreender a natureza dinâmica da figura. Outros mitos bíblicos sobre 

Satã,  como  a  história  de  Jó,  apresentam  inconsistências  quase 

intransponíveis  de  caráter  e  enredo  no  contexto  da  narrativa  maior, 

podendo ser essencialmente ignorados no desenvolvimento do pensamento 

Anarco-Satânico. Representações da mitologia Satânica na cultura popular 

podem, de modo semelhante, ser utilizadas tal como são, reinterpretadas ou 

rejeitadas  caso a  caso,  dependendo de seu conteúdo e  relevância  para  o 

arcabouço mais amplo do Anarco-Satanismo.

O mito sobre a rebelião angélica liderada por Lúcifer contra Deus 

coloca Lúcifer na posição de organizador político etéreo e revolucionário 

social,  ao  mesmo  tempo  que  demonstra  sua  capacidade  de  empatia.  O 

anarquista,  romancista  e  ambientalista  Edward  Abbey  escreveu  que  “O 

amor implica ira. A pessoa que não se ira com nada não se importa 

com nada” [28]. A pessoa Anarco-Satanista pode aplicar essa lógica ao 

considerar  as  motivações  teóricas  dos  anjos  rebeldes  mitológicos, 

estabelecendo  uma conexão  direta  entre  seu  amor  por  liberdade  (e  uns 

pelos outros) e a ira que sentiram diante de um Deus opressor e vingativo. 

Assim, Lúcifer surge como um combatente da liberdade justo e amoroso, 

indignado  pelo  modo  como Deus  trata  tanto  anjos  quanto  humanos.  A 

figura  de  Lúcifer  demonstra  disposição  para  abandonar  uma  posição 

elevada na hierarquia divina e recorrer à ação direta para se opor à ditadura 

universal de Deus. Essas ações não são tomadas por ódio nem por desejo de 

poder, mas por amor àqueles que sofrem sob a opressão e tirania de Deus. 

Essa mitologia também não impede uma leitura da rebelião angélica como 

não-violenta, embora o uso de força violenta (ou seu equivalente mitológico 

e etéreo) possa ser entendido como autodefesa coletiva diante do domínio 

hierárquico  agressivamente  imposto  por  Deus.  Aqui,  Lúcifer  também 



  

26

exerce a liberdade de recusar  sua associação com Deus.  Esse paralelo é 

crucial,  pois  oferece  um  correlato  necessário  e  inverso  à  liberdade  de 

associação (amplamente considerada um direito humano) que possibilita a 

formação  voluntária  de  grupos  e  a  liberdade de  expressão  por  meio  da 

liberdade de congregar-se.

O mito da Queda (o exílio  dos anjos rebeldes e a  construção do 

Inferno)  envolve  o  deslocamento  do  rebelde  Lúcifer  e  a  transformação 

forçada dos anjos rebeldes em demônios. Aqui, Satã pode ser visto como 

vítima de um decreto hierárquico de propriedade, semelhante ao que ocorre 

com  uma  pessoa  despejada  ou  refugiada.  Ao  emitir  esse  decreto,  Deus 

efetivamente cerca e privatiza o reino mitológico do Céu (antes construído 

como um bem comum), criando fronteiras rígidas e um reino ou estado-

nação “divino” definido. Esse ato mitológico também representa o início de 

uma indústria prisional sobrenatural, uma vez que a construção do Inferno 

visa criar um espaço de confinamento forçado para aqueles considerados 

indignos  do  recém-cercado  Céu.  Satã  torna-se  um  prisioneiro  político 

submetido a confinamento que lhe é “divinamente” imposto como forma de 

retaliação por suas ações diretas contra a opressão e em favor de um maior 

igualitarismo etéreo.  A transformação  compulsória  de  anjo  (Lúcifer)  em 

demônio  (Satã)  pode  representar  várias  formas  de  supressão  identitária 

baseadas em aparências, impostas hierarquicamente: circuncisão masculina, 

mutilação genital feminina, esterilização forçada, cirurgias de designação de 

gênero  não-consensuais  (geralmente  infantis),  tabus  culturais  contra 

tatuagens, piercings e outras modificações corporais voluntárias, uniformes 

institucionais,  códigos  culturais  de  vestimenta  e  padrões  de  beleza, 

capacitismo,  falta  de  acesso  a  cuidados  de  saúde,  marcadores  de  classe, 

supremacia branca e racismo institucionalizado, etc.

O mito do Jardim do Éden descreve a viagem não autorizada de Satã 

do  Inferno  à  Terra,  semelhante  à  de  um invasor,  imigrante  “ilegal”  ou 

refugiado.  Ao desrespeitar  a  fronteira  que  separa  Inferno  e  Terra,  Satã 

fornece um exemplo mitológico de internacionalismo ou antinacionalismo, 



  

27

movimentando-se  livremente  sem  considerar  fronteiras  impostas 

hierarquicamente. Ao incentivar Eva a comer o fruto proibido da árvore do 

conhecimento,  Satã assume o papel  de educador subversivo e  libertador, 

usando  meios  não  violentos  para  realizar  ajuda  mútua  (pelos  quais  os 

humanos ganham autoconsciência, e dos quais Satã se beneficia ao realizar 

uma subversão significativa da autoridade tirânica de Deus). Ao escolherem 

interagir,  Eva  e  Satã  demonstram  livre  associação,  ou  liberdade  de 

expressão  e  de  se  reunir,  em  oposição  direta  às  ordens  dos  patriarcas 

governantes,  Deus  e  seu  tenente-soberano na  Terra,  Adão.  Satã  oferece 

educação sem esperar compensação, e assim o presente do conhecimento 

proibido  pode  ser  interpretado  tanto  como  uma  ação  direta  contra  a 

censura quanto como a inauguração de uma economia mitológica do dom.

Rituais  Anarco-Satânicos  podem  variar  bastante,  mas  costumam 

envolver  uma  ética  autônoma  no  estilo  faça-você-mesmo  que  pode 

incentivar  encontros  comunitários  e  participação  coletiva  em  atividades 

produtivas e prazerosas. Esses rituais geralmente buscam educar, promover 

autodesenvolvimento  e  autocuidado,  possibilitar  mobilidade  individual 

(especialmente por autopropulsão), criar espaços para expressão artística, 

diminuir  a  influência  cultural  de  instituições  hierárquicas,  construir 

confiança  (por  meio  de  solidariedade e  apoio  mútuo)  entre  indivíduos  e 

comunidades  marginalizadas,  e  desenvolver  métodos  de  sobrevivência 

ecologicamente  sustentáveis.  A  participação  em  atividades  tão  diversas 

quanto  (mas  não  limitadas  a)  atuação,  arquitetura,  incêndio  proposital, 

BDSM,  ciclismo,  encadernação,  boicote,  carpintaria,  acampamento, 

culinária,  compostagem,  dança,  debate,  desenho,  experimentação  com 

drogas  ou  inebriantes,  engenharia,  exercícios  físicos,  agricultura 

(preferencialmente sustentável e orgânica), jejum, jardinagem, organização 

de base, artes marciais, meditação, metalurgia, composição musical, pintura 

(incluindo grafite),  paródia,  performance,  protesto,  leitura,  reutilização e 

reciclagem pessoal, motins (entendidos como destruição espontânea e não-

violenta  de  propriedade),  serigrafia,  escultura,  costura,  furto  em  lojas, 

canto,  exploração  sexual,  skate,  contação  de  histórias,  greves,  estudo  e 



  

28

pesquisa, caça e pesca de subsistência, ocupação de estruturas vazias, ensino 

(compartilhamento  de  habilidades  e  conhecimentos),  viagens,  invasão, 

vandalismo,  serviço comunitário voluntário,  soldagem,  escrita  etc.:  todas 

podem  ser  ritualísticas  Anarco-Satânicas,  desde  que  suas  práticas 

demonstrem análise crítica das condições sociais, busquem minimizar riscos 

de dano físico ou mental permanente e procurem prevenir e/ou corrigir 

coerções  hierárquicas.  Um ritual  específico  digno  de  nota  é  a  tática  de 

protesto  black bloc (solidariedade pública anônima coletiva mediante o uso 

de  roupas  e  máscaras  pretas,  proteção  de  manifestantes  não-violentos 

contra  vigilância  e  violência  policial,  desprisão  de  detidos,  primeiros 

socorros  a  vítimas  de  repressão,  destruição  não-violenta  de  propriedade 

com alvo político e ações de solidariedade carcerária), pois pode representar 

uma reinterpretação moderna de uma missa negra Satânica ou de um sabá 

de bruxas.

Anarco-Satanistas  não  dependem  de  feriados  sancionados  por 

hierarquias para celebrar suas vidas, alegrias e amores. Em vez disso, há 

uma intencionalidade ativa de encontrar esses momentos no cotidiano e no 

presente, experimentando felicidade, afeto, apreço e prazer livremente, sem 

as fronteiras artificiais de feriados específicos,  os quais são muitas vezes 

projetados para direcionar emoções positivas  à  glorificação de um Deus 

inexistente,  à  autoridade  do  Estado  e  ao  consumo  massivo  de  bens 

capitalistas. Ainda assim, alguns feriados podem se encaixar no pensamento 

Anarco-Satânico. Aniversários podem ser construídos como celebrações do 

indivíduo soberano e  de  seu ciclo vital.  Outros incluem os solstícios  de 

verão  e  inverno  e  os  equinócios  de  primavera  e  outono,  que  marcam a 

mudança  de  estações  e  refletem  transições  nos  ciclos  biológicos 

ecossistêmicos. Celebrá-los cria espaço para desenvolver consciência desses 

ciclos  e  para  planejar  práticas  de  plantio  e  agricultura.

Além  disso,  o  Dia  do  Trabalhador  (1º  de  maio)  é  uma  celebração 

internacional tradicional de solidariedade operária, organização de base e 

direitos  trabalhistas,  inserindo-se,  assim,  no  âmbito  da  ação  anarquista 

coletiva.  Geralmente  envolve  marchas,  protestos,  greves  e  paralisações, 



  

29

demonstrando  o  poder  da  classe  trabalhadora  em  relação  aos  patrões. 

Historicamente, o 1º de Maio também está ligado a feriados pagãos, como 

Florália e Beltane, e à bruxaria por meio da celebração de Walpurgisnacht, 

todos  relacionados  ao  início  do  verão  (hemisfério  norte).

O  oposto  do  1º  de  maio  é  o  Halloween,  Samhain  ou  Dia  das  Almas, 

marcando  o  início  do  inverno  (hemisfério  norte).  Esse  costuma  ser 

realizado em 31 de outubro ou 1º de novembro, envolvendo festivais de 

colheita,  liberação  pública  anônima  por  meio  de  fantasias  criativas  e 

reconhecimento da morte como fim e início de ciclos biológicos. A noite 

anterior ao Halloween (30 de outubro) é por vezes chamada Noite do Diabo 

ou Noite da Travessura,  associada a pegadinhas,  vandalismo e incêndios 

(atos  moralmente  justificáveis  apenas  quando  politicamente  motivados, 

não-violentos  e  quando  fortalecem  tanto  os  indivíduos  como  as 

comunidades  onde  são  realizados).  Nenhuma  pessoa  Anarco-Satanista  é 

obrigada a celebrar esses feriados,  e celebrar outros não é proibido.  Em 

qualquer  celebração,  Anarco-Satanistas  podem aproveitar  a  ocasião  para 

gerar ou ampliar diálogos públicos e culturais sobre questões relevantes. 

Cada Anarco-Satanista também pode decidir se reconhece as raízes pagãs 

teístas  de  muitos  feriados,  se  as  ressignifica,  ou  ambas  as  coisas,  ou 

nenhuma.

A demonização é uma ferramenta comum da hierarquia monoteísta 

para desumanizar seus detratores e oponentes, traçando paralelos entre as 

ações de uma pessoa ou grupo e as ações atribuídas a Satã, amplamente (e 

erroneamente)  consideradas  imorais,  malignas  e  violentas.  O  uso  da 

mitologia  Satânica  por  monoteístas  visa  silenciar  dissidências  e  difamar 

críticos,  figurando  um  pilar  do  processo  de  desumanização.

Anarco-Satanistas reconhecem que essa associação mitológica involuntária 

ou projetada é uma forma de armar a narrativa cultural, e que, ao inverter 

essa narrativa (e sua polarização moral), a mitologia pode ser desarmada e 

transformada  em  ferramenta  de  empoderamento  individual  e  social.

O uso voluntário do termo “Satanista” como marcador identitário (assim 

como termos como “punk”, “queer” e vários outros, incluindo “anarquista”) 



  

30

pode  ocasionar  a  inversão  de  um  insulto  ou  ofensa  despotencializante, 

convertendo-o em uma associação poderosa com mitologia, história, cultura 

e comunidade.

Para  mais  informações  sobre  Anarco-Satanismo,  acesse  o  link: 

https://docs.google.com/document/d/1FU5qwXR62gjzysEm_DVVeEdxf

0stMfzSzEVUvOHothg/edit?usp=docslist_api 

Fontes citadas:

[1] Mikhail Bakunin, Deus e o Estado, 1871

[2] Pierre-Joseph Proudhon, The Ladies Repository for August, 1858

[3] John Milton, The Tenure of  Kings and Magistrates, 1649

[4] William Godwin, Enquiry into Political Justice, 1793

[5] Mary Wollstonecraft, A Vindication of  the Rights of  Woman, 1792.

[6] Mary Wollstonecraft Shelley, Frankenstein or The Modern Prometheus, 1818

[7] Percy Bysshe Shelley, A Defense of  Poetry, 1821

[8] Lord Byron, Detached Thoughts (Journal), 1822

[9] Robert Burns, letter to William Nichol, June 18th 1787

[10] Benjamin R. Tucker, State Socialism and Anarchism: How far they agree and 

wherein they differ, 1886

[11] Silvia Federici, Caliban and the Witch, 2004

[12] E. William Monter, Witchcraft in France and Switzerland: The Borderlands 

During the Reformation, 1976

[13] Montague Summers, the Malleus Maleficarum, 1928

[14] Thomas Paine, The Age of  Reason, 1794

[15] Richard D. Burton, Baudelaire and the Second Republic, 1991

[16] Charles Baudelaire, the Flowers of  Evil, 1857

https://docs.google.com/document/d/1FU5qwXR62gjzysEm_DVVeEdxf0stMfzSzEVUvOHothg/edit?usp=docslist_api
https://docs.google.com/document/d/1FU5qwXR62gjzysEm_DVVeEdxf0stMfzSzEVUvOHothg/edit?usp=docslist_api


  

31

[17] Ernest Cœurderoy, Jours d’exil, 1854

[18] Giosuè Carducci, Hymn to Satan, 1865

[19] Emma Goldman, Anarchism and Other Essays, 1910

[20] Moses Harman, Lucifer, August 24, 1883.

[21] Madelyn Murray O'hair, Godless In America (film interview), 2006

[22] W.I.T.C.H. Manifesto, 1968

[23] Cyril Lionel Robert James, The Black Jacobins, 1938

[24] Ernesto 'Che' Guevara, letter to his mother, July 15, 1956 (as quoted by Jon 

Lee Anderson, Che Guevara: A Revolutionary Life, 1997)

[25] Malcolm X and Alex Haley, The Autobiography of  Malcolm X: As Told to 

Alex Haley, 1992

[26] Naomi Klein, Ya Basta!: Ten Years Of  The Zapatista Uprising - Writings Of 

Subcomandante Insurgente Marcos, 2004

[27] Peter H Gilmore, The Satanic Scriptures, 2007

[28]  Edward  Abbey,  A  Voice  Crying  in  the  Wilderness  (Vox  Clamantis  in 

Deserto): Notes from a Secret Journal, 1991


